L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun : perspective ethno-

anthropologique sur les statues et les masques

Séraphin Balla

Département d’anthropologie de I’Université de Yaoundé 1
Professeur associ¢ au Département d’anthropologie de 1’Université Laval

Résumé

Cet article examine un ensemble de sculptures en bois d’apparence simiesque, probablement issues de
la tradition artistique des anciens Bulu du sud-Cameroun. Collectés dans les années 1970, ces objets
— statues anthropo-zoomorphes, bustes et masque-crane — suscitent un intérét particulier en raison
de I’effacement des institutions rituelles qui encadraient traditionnellement leur production. L’étude
vise a déterminer leur provenance culturelle et leur fonction symbolique en mobilisant I’orature beti-
bulu-fang, les témoignages d’artisans contemporains ainsi que la littérature anthropologique et
historique.

Les résultats indiquent que le systéme philosophico-spirituel bulu, ou le gorille (ngi) et le
chimpanzé occupent une place centrale, structure les significations de ces sculptures. Considérés
comme figures d’ancétres, médiateurs entre monde visible et invisible et archétypes de puissance, les
grands primates constituent un vocabulaire privilégié pour les objets sacrés liés aux rites ngi/ngil et
melan. Les caractéristiques récurrentes — cavités abdominales pour reliques, proéminence phallique,
hybridation humain-singe, usage du raphia — corroborent leur ancrage rituel, notamment dans la lutte
contre la sorcellerie, la protection, la guérison, la fécondité ou les rites liés a ’enfance.

Toutefois, la proximité culturelle entre Beti, Bulu et Fang, ainsi que 1’effet de la
christianisation et des productions commerciales contemporaines, complique leur classification
définitive. En dépit de ces limites, ’analyse croisée des sources suggere que ces sculptures constituent
les témoins d’un imaginaire religieux bulu centré sur les primates comme figures spirituelles
essentielles.

Mots-clés
Art bulu; Anthropo-zoomorphisme; Rites ngi/ngil et melan, Symbolisme des primates; Traditions
Ekang

Abstract
This article examines a collection of ape-like wooden sculptures, probably originating from
the artistic tradition of the ancient Bulu people of southern Cameroon. Collected in the 1970s,
these objects—anthropo-zoomorphic statues, busts, and skull masks—are of particular
interest due to the disappearance of the ritual institutions that traditionally governed their
production. The study aims to determine their cultural provenance and symbolic function by
drawing on Beti-Bulu-Fang oral tradition, the testimonies of contemporary artisans, and
anthropological and historical literature.

The results indicate that the Bulu philosophical-spiritual system, in which gorillas
(ngi) and chimpanzees occupy a central place, structures the meanings of these sculptures.
Considered as ancestral figures, mediators between the visible and invisible worlds, and
archetypes of power, great apes constitute a privileged vocabulary for sacred objects linked to
the ngi/ngil and melan rites. Recurring characteristics—abdominal cavities for relics, phallic
prominence, human-ape hybridisation, use of raffia—corroborate their ritual significance,
particularly in the fight against witchcraft, protection, healing, fertility, and rites related to
childhood.

However, the cultural proximity between the Beti, Bulu and Fang peoples, as well as
the effect of Christianisation and contemporary commercial production, complicates their

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

definitive classification. Despite these limitations, a cross-analysis of sources suggests that
these sculptures bear witness to a Bulu religious imagination centred on primates as essential
spiritual figures.

Keywords
Bulu Art; Anthropo-zoomorphism; Bulu Rites ngi/ngil and melan; Primate Symbolism; Ekang
Traditions

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/



L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun : perspective ethno-

anthropologique sur les statues et les masques

Séraphin Balla

Introduction

Ce texte examine, pour en comprendre, 1’origine, le symbolisme et le contexte d’usage
d’anciens objets sculptés sur du bois. Ils sont pour la plupart des statues d’animaux et des
sculptures de cranes, toutes d’apparence simiesque. Ils auraient été collectés dans les années
1970! par un citoyen américain, lors de ses voyages au Cameroun, principalement auprés
d’artisans et vendeurs d’objets d’art. Il est question ici d’essayer de les situer dans les traditions
artistiques locales. A cet effet, nous les avons soumis a ’observation, & I’analyse et aux
commentaires des artisans, des ainés, des €rudits indigeénes et autres détenteurs de savoirs
traditionnels, ainsi qu’a quelques spécialistes de 1’art camerounais. Les points de vue recueillis
aupres de tous ces acteurs convergent a attribuer ces objets a tradition plastique des (anciens)
Bulu, un peuple localisé dans la partie méridionale du pays et qui fait également partie du grand
ensemble ethnoculturel « Beti-Bulu-Fang ». Mais sur quoi se fonde une telle hypothése ? A
quoi se destinait la fabrication de ces objets et que figuraient-ils ? Considérant que des la
deuxieme moiti¢ du XXeéme siccle, presque toutes les institutions traditionnelles Beti-Bulu-
Fang qui encadraient la production d’objets rituels avaient déja été profondément bouleversées
(sous I’action corrélée de la colonisation et de la christianisation) (Perrois & Notué¢ 1986 ;
Laburthe-Tolra 1999 ; Walker-Said 2018), comment et dans quelles conditions les spécimens

ici analysés ont-ils subsisté et continuent d’étre re-produits de nos jours ?

! Darell travaillait pour Total au Congo et a effectué plusieurs séjours au Cameroun  partir des années 1970, et durant lesquels
il a collectionné de nombreux objets d’art (statues et masques).

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 59




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Pour répondre a ces questions, outre les données verbales issues des entrevues réalisées
avec les différentes acteurs précédemment mentionnés?, le texte exploite 1’orature Beti-Bulu-
Fang dans laquelle subsistent des savoirs et des imaginaires traditionnels sur I’homme, sur les
animaux, sur la nature, etc. L’orature fait ici référence aux formes narratives variées telles que
les contes, les proverbes, les chants, etc., qui alimentent un imaginaire collectif a ces groupes
humains et sont les témoins de leur culture spécifique. Le texte exploite par ailleurs les données
de la littérature anthropologique et historique sur 1’art et les systémes de croyance aftricains. Le
champ théorique de notre analyse est donc a la fois ethnologique (il prend en compte les
productions symboliques et matériels, structures sociales, pratiques culturelles, etc.) et
historique (sources écrites, événements précis dans une période donnée).

L’article commence par présenter le peuple bulu au cceur de la constellation humaine de
la forét équatoriale du sud Cameroun. Il aborde ensuite sa philosophie du monde telle qu’elle a
souvent été esquissée depuis 1’époque pré-chrétienne/pré-coloniale et comment I’avénement du
christianisme et de la scolarisation ont progressivement érodé son expression artistique. Cette
mise en perspective faite, le texte va mettre en exergue les arguments qui confortent I’hypothése
de I’appartenance des objets ici examinés a I’art bulu ; esquisser des explications sur ce qu’aura
été leur possible contexte d’usage et leur symbolisme. La derniére partie du texte s’attelera a
clarifier les facteurs et les processus sociaux et historiques par lesquels ces objets continuent
d’étre produits et commercialisés aujourd’hui, alors que le systéme philosophico-spirituel qui
encadrait jadis leur création a été oblitéré. La portée heuristique des concepts de « bricolage »
(Lévi-Strauss 1962) et de « contagion d’idées » (Sperber 1996) nous aidera alors a comprendre

comment de nos jours, les artisans camerounais s’inspirent de diverses traditions artistiques

2 Nous avons réalisé des entrevues auprés artisans, des ainés, des détenteurs de savoirs traditionnels et des spécialistes de ’art
camerounais. Ces entrevues ont eu lieu a Yaoundé et dans les deux principales agglomérations en pays bulu dans le sud, a
savoir : Ebolowa et Sangmelima. A Yaoundé, nous avons également réalisé des entrevues et des observations au Musée
National. Nous avons par ailleurs été a Foumban rencontrer des artisans et artistes bamoun en mars 2023, car Foumban est
reconnu comme un grand centre de production d’objets d’art de toutes les aires culturelles du Cameroun.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 60




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

locales et d’ailleurs en Afrique, pour re-produire d’anciens objets, le plus souvent a des fins

purement commerciales.

L’ensemble ethnoculturel « Beti-Bulu-Fang » sous la banniére « Ekang »

Les « Beti-Bulu-Fang » occupent un vaste territoire a cheval entre le sud du Cameroun, le Nord
du Gabon et de la Guinée Equatoriale (Alexandre 1965). Le vocable « Pahouin » a été utilisé
par les colons européens (frangais, allemands) pour désigner ces trois groupes (Alexandre et
Binet 1958), mais en réalité, il s’agit d’un barbarisme de « MPangwe », nom par lequel les
peuples de I’Estuaire au Gabon désignaient les Beti-Bulu-Fang. Ces derniers se reconnaissent
une affinité culturelle qui a déja ét¢ documentée par de nombreux travaux (Alexandre 1965,
Laburthe-Tolra 2009, Mviena 1979, Quinn 2005, Kpwang & Nga Ndongo 2011 ; Ossama 2016,
Walker-Said 2018). Ladite affinité est souvent inférée sur la base de quelques constats. D’abord,
leur commun attachement au Mvet qui, selon Eno Belinga (1978), renvoie a trois choses : un
instrument de musique a corde, une épopée déclamée avec I’accompagnement musical de cet
instrument, et enfin, un récit imaginaire, fantaisiste, épique, associant musique et chorégraphie
traditionnelle. Le Mvet est en quelque sorte « la marque déposée des peuples Beti-Bulu-Fang
»>. Ensuite, la transversalité onomastique, ¢’est-a-dire que les noms de personnes, de tribus et
de clans sont quasiment communs a ces trois groupes ; tout comme le clan est pour eux, le
principal référent identitaire pour la personne.

En plus de la transversalit¢ onomastique et clanique, I’ensemble Beti-Bulu-Fang se
distingue par des convergences linguistiques qui s’adossent sur celles de bien des repéres
cosmologiques et ontologiques. Ces trois groupes ont ainsi en commun certains mythes
cosmogoniques et anthropogoniques. On remarque a ce sujet qu’ils ont pratiquement tous le
méme mythe d’origine. Ils ont aussi en commun d’anciens rites relatifs a I’initiation (le rite so

pour les hommes et mevungu pour les femmes), a la protection/guérison (melan, ngi/ngil,

3 Entretien 4 Yaoundé avec Bingono Bingono, anthropologue et promoteur de la culture Beti-Bulu-Fang (aotit 2021).

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 61



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

ndongo etc.), aux funérailles, au mariage (la dot), etc. La catégorie « Ekang » est également
reconnue par tous comme étant I’ethnonyme, la bannicre identitaire qui les unifie. Pour
I’historien Kpwang, aucun doute : « il n’y a pas de différences fondamentales entre les peuples
Ekang, c’est-a-dire entre les Fang, les Beti et les Bulu » (Kpwang & Nga Ndongo 2011 : 22).
La construction d’une communauté idéologique Beti-Bulu-Fang sous la banni¢re Ekang se fait
donc par Daffirmation d’une généalogie commune a ces groupes, l’insistance sur la
ressemblance de leurs mythes d’origine et par I’identification de formes culturelles communes.
Ekang n’apparait pas seulement comme un « meta-groupe », il évoque aussi un espace
d’intercompréhension linguistique entre le Cameroun, le Gabon et la Guinée Equatoriale ou
I’on retrouve les Beti-Bulu-Fang. Les frontiéres entre ces Etats sont dés lors considérées comme
un héritage colonial qui aura séparé a tort, les fréres de sang et d’esprit. Les réseaux sociaux
sont le cadre ou ce mouvement d’affirmation identitaire a été enclenché, mais son impact est
loin d’étre resté virtuel, car la banni¢re Ekang s’est par exemple traduite par la création de
nombreuses associations culturelles qui réunissent Beti, Bulu et Fang (Rivron, 2018).
Toutefois, les groupes Beti-Bulu-Fang, pris individuellement ou comme un ensemble,
ne doivent pas étre appréhendés dans une perspective substantive, car il faut toujours prendre
en considération, les flux et les brassages qui se font continuellement entre eux, ainsi qu’avec
d’autres peuples. Malgré I’affirmation constante de 1’affinité ethnoculturelle entre ces groupes
humains, il est difficile d’occulter que chacun tient également a se distinguer des autres. Méme
dans la littérature, on percoit déja qu’il n’y a pas de consensus sur les différents sous-groupes
qui constituent chacun d’eux. Quinn (2006 : 18) par exemple identifie six grands groupes dans
I’ensemble beti : les Kolo, les Eton, les Mvele, les Badzu, les Omvang, les Ntumu, et chacun
comprendrait plusieurs sous-groupes. Il fait des Bulu et des Fang deux groupes distincts, mais
ne dit rien sur ceux qui sont considérés par certains comme des groupes intermédiaires entre les

Beti et les Bulu, a savoir les Yebekolo, les Yembama, les Yelinda, les Yebekanga et bien

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 62



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

d’autres encore (Santoir 1995). Mviena (1970) quant a lui décrit les Beti comme « le rameau
Bantu du Sud-Cameroun [...] allant de I’est a 1’ouest, s’étirant du centre au sud, sur une
superficie qui se perd chez les Fang et les Ntumu, regroupant ainsi les principales ethnies
(Bassa, Beti, Boulou, Douala, Maka, Omvang » (1970 : 10). Il fait lui aussi des Bulu un groupe
différent des Beti, mais contrairement & Quinn, il retire les Ntumu et les Omvang de I’ensemble
beti pour en faire des groupes distincts. Cette affirmation de Laburthe-Tolra prend alors tout
son sens : « On a confondu les Beti avec les Fang, mais eux-mémes ignoraient ce nom. On les
a distingués des Bulu, distinction que leurs traditions généalogiques confirment, mais en méme
temps, on suscite I’indignation en pays ewondo et des Bene, si I’on suggere que les Bulu ne
sont pas Beti » (2009 : 47).

En tout état de cause, les nuances linguistiques, les variantes dans 1’artisanat, la parure,
I’organisation politique, ainsi que dans les grands rituels attestent de nombreuses particularités
et des dissemblances au sein de I’ensemble Beti-Bulu-Fang (Bela 2006). Les logiques
d’identification des personnes a I’un ou ’autre de ces groupes ne se sont pas toujours faites par
la filiation et la parenté, car méme les otages de guerres, les esclaves, les alliés militaires et
économiques pouvant étre assimilés (Laburthe-Tolra 2009 : 50). A ceci, s’ajoute le fait
qu’aujourd’hui, les Beti, les Bulu et les Fang se distinguent aussi mutuellement selon la faction
de la religion chrétienne que chacun a majoritairement embrassée. Les Bulu par exemple sont
protestants pour leur grande majorité.

Les Bulu : un peuple de la forét, peuple enraciné dans le protestantisme

Sur le plan géographique, 1’aire Bulu se situe a cheval sur les quatre départements de la région
du sud : la Mvila ; le Dja-et-Lobo ; I’Océan et la vallée du Ntem. Les villes telles que Ebolowa
et Sangmelima, tout comme les villages de renoms tels que Mengong, Mvangane, Meyomessala
et Mvomeka, sont reconnus comme des fiefs bulu. Bengmbis et Djoum sont cependant les

contrées ou leur présence semble plus ancienne. Dans d’autres grands villages notoires du sud

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 63



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

tels que : Akom II, Nyamfende et Lolodorf dans la subdivision de I’Océan, ainsi que Meyo dans
la Vallée du Ntem, on retrouve d’importants groupements bulu qui cohabitent avec d’autres
groupes. D’apreés Santoir (1995), quelques autres rameaux bulu sont disséminés hors du sud,
notamment dans la région 1’est, le cas des Yenjok dans 1’arrondissement de Lomié. Toujours a
I’est, on en trouve encore dans 1’arrondissement de Messamena (2 Kombé, Ntsina, Matol et
Makak). Toutefois, remarque 1’auteur, le pays bulu se localise principalement dans le sud et
s’étend tres précisément des rives du Dja jusqu’a Ebolowa sur une cinquantaine de kilomeétre
en moyenne, du nord au sud.

Les Bulu sont une mosaique de plus de vingt-sept sous-groupes* qui ont
traditionnellement un mode d’organisation lignager, égalitaire et segmentaire. Le principe de
base est que les hommes sont égaux, mais fonctionnent avec une coordination symbolique basée
sur la séniorité. Les ainés sont donc considérés comme des sages et des protecteurs de la famille
(Bot Ba Njock 1960, Perrois 1986, Abomo-Morin 2015). A coté des Beti et des Fang, les Bulu
se distinguent par un parler bien individualisé, certaines coutumes et habitudes alimentaires qui
leur sont propres, ainsi qu’une histoire plus récente (Santoir 1995 : 17). Ils seraient venus de
I’est, de la haute Sanaga, et peut-étre au-dela en pays Gbaya en traversant la riviere Lom. Leur
migration aurait été stoppée au XIXeéme siccle, pendant la colonisation allemande (Mveng
1963, Santoir 1995, Abomo-Maurin 2013, 2015).

Ladite migration est souvent racontée sous la forme d’un récit épique, accompagné par la
musique du Mvet (Abomo-Maurin 2013). Dans un scénario qui emprunte beaucoup a
I’expérience juive de la Bible, le récit raconte leur pérégrination depuis les berges de la mer
rouge, jusqu’a Batre, la terre promise, entendue ici comme [’espace ou ils sont aujourd’hui
implantés. On y apprend que, les Bulu auraient un ancétre commun avec les Beti et les Fang :

Afri Kara. Ce dernier aurait épousé en derniéres noces, une jeune femme nommeée Nanengo’o

4 Biyeng, Essakoe, Essaman, Essatolo, Esse, Ndong, Ngoé, Yébaé, Yéduk, Yékoe, Yékombo, Yemvam, Yembong, Yémésoé,
Yémevong, Yemfek, Yémisem, Yemvak, Yemveng, Yendam, Yendzok, Essaman, Yetsang, Yéwol, Yezum.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 64




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Ba’a. De leur union, vont naitre sept enfants, soit six garcons et une seule fille. On a alors le
fils ainé Fang Afri (ancétre des Fang) ; Oka’a Afri (ancétre des Okak) ; Mevou m’Afri et Nden
Afri (ancétres des Mevou-Menden) ; Boula Afri (ancétre des Boulou) ; Ngué Afri, la seule fille
(a Porigine des Ewondo) et Ntoumou Afri, le dernier (ancétre des Ntoumou). Pour tous ces
enfants, la traversée du fleuve Sanaga (Yom) est un événement fondateur, car elle permet la
découverte de nouvelles terres. Cette traversée est ainsi mentionnée dans les mythes d’origine
de pratiquement tous les groupes Beti-Bulu-Fang ; ce qui constitue un des arguments souvent

mis en avant pour défendre leur affinité ethnoculturelle.

L’avenement du protestantisme en pays bulu et I’érosion de la tradition artistique

Dans le mythe sur I’origine des Bulu précédemment évoqué, le rapprochement recherché entre
leur expérience migratoire et celle du peuple juif dans la Bible est révélateur de I’influence du
christianisme (Abomo-Maurin 2013). De nos jours, le christianisme est si profondément ancré
dans le monde Beti-Bulu-Fang que : « en pratique, on ne voit pas comment un informateur
pourrait passer pour savant dans un village beti actuellement, s’il ne savait pas rattacher la
généalogie des siens a la postérité de Noé, et de se rapprocher le plus possible de ’ancétre
biblique, Cham » (Laburthe-Tolra 2009 : 44). Les Bulu par exemple ont massivement embrassé
le christianisme dans sa variante protestante depuis la fin du XIXéme siecle ; les dynamiques
de conversion auront été aussi rapide que 1’expansion du catholicisme en pays Beti (Laburthe-
Tolra 1999; Messina 2005 ; Quinn 2005). Aujourd’hui, le protestantisme est un élément
important de I’identité bulu, comme le catholicisme 1’est pour les Ewondo et les Eton (Beti).
Pourtant, cette houle chrétienne s’est faite au prix d’'un démantélement de pans entiers des
traditions artistiques, ainsi que des systémes philosophiques qui les fondaient. En effet, ce que
les missionnaires trouveérent comme masques, statues zoomorphes et anthropomorphes, peaux
et squelettes de bétes, etc., leur semblaient bizarre et fut d’emblée considéré comme des fétiches

incompatibles avec la foi. Tous ces objets furent ainsi vilipendés, bannis et détruits, ce qui,

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 65



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

conséquemment, aura contribué a la régression de 1’art plastique (Mveng 1964 ; Mviena 1970 ;
Laburthe-Tolra 1981 ; Perrois 1985, 1998 ; Bela 2006, 2007, Essomba 2014 ; Walker-Said
2018). Perrois (1998, 2014) souligne néanmoins que quelques colons, voyageurs® et
missionnaires occidentaux collectionnérent certains vieux objets rituels, soit pour les
commercialiser ou pour aller les exposer dans des musées de leurs pays d’origines. Ce sont ces
objets qui constituent aujourd’hui, de rares témoins d’antiques croyances et d’anciennes
productions artistiques.

De nos jours, I’art plastique dans les régions du centre et du sud, et ou le christianisme est
fortement implanté, vont difficilement au-dela de la production de quelques outils utilitaires, de
I’ameublement, des instruments de musique traditionnelle (tam-tam, tambour, etc.) et de la
production d’objets décoratifs. Il faut dire que chez les anciens Bulu, comme c’était le cas pour
bien de peuples d’Afrique noire, les objets sculptés, taillés, fagonnés, forgés ou dessinés étaient
prioritairement dédiés aux activités pratiques et a des performances rituelles. Ces objets étaient
aussi I’expression de leur systéme philosophique et spirituel. Hors du cadre des performances
rituelles, les statuaires par exemple étaient sans signification (Perrois 1968, Van Beek 2024).
Ils étaient donc reconnus et appréciés dans un territoire assez restreint correspondant a 'aire
géographique et culturelle du clan ou de la tribu qui les produisait. C’est sans doute le cas des
sculptures simiesques ici examinées. Commengons donc par présenter les savoir bulu sur les

grands primates, notamment le gorille et le chimpanz¢.

Le systéme philosophique et spirituel bulu autour des grands primates
Située en pleine forét équatoriale ou I’abondance des pluies alterne avec des saisons chaudes,
I’aire culturelle bulu est aussi I’habitat de grands primates et de grands mammiferes (€léphants,

buffles, etc.). Cet environnement ou la faune et la flore sont particuliérement luxuriantes inspire

3 Perrois (2014) cite par exemple le cas de Léon Truitard et son épouse Suzanne, qui auraient été en poste au Cameroun en
1920.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 66



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

des discours cosmologiques qui empruntent beaucoup a la vie des animaux et des plantes. Les
grands primates, notamment le gorille et le chimpanzé¢, sont ainsi parmi les plus évoqués et
représentés dans ['univers symbolique et rituel du peuple bulu. Le nom « Ebolowa », principale
ville du sud, a la fois chef-lieu du Département de la Mvila et de la Région du sud - pays bulu
- signifie « le chimpanzé pourri ». Ce toponyme en dit long sur I’importance accordée aux
primates par les Bulu. Dans leur philosophie de la vie et du monde, les Bulu considérent qu’en
plus de leur allure physique, le gorille et le chimpanzé ont des comportements semblables a
ceux des humains. Toutefois, les représentations qu’ils se font sur ces deux espéces de primates
ne sont pas les mémes en tout point de vue (Jenks 1911).

S’agissant du gorille (Ngi), les Bulu retiennent sa robustesse, sa force physique, sa
furtivité (ne dort jamais au méme endroit plus de deux nuits successives), son comportement
protecteur, sa solidarité avec les autres membres de son groupe, ainsi que ses réactions
redoutables lorsqu’il se sent attaqué. On le considére comme €tant supérieur a la plupart des
autres animaux de la forét, davantage en raison de ses prouesses physiques, mais aussi eu égard
a sa sagacité (Jenks 1911). Dans la philosophie bulu, ces qualités devraient étre celles d’un
homme, un vrai, au sens latin de «vir», ainsi que de toute personne investie d’une
responsabilité. Voila pourquoi le gorille est emblématique de leur idéologie du pouvoir et de la
responsabilité. Le titre « Nnom ngi» (gorille male), donné par les populations du sud a
monsieur Biya, Président de la République, lui-méme un Bulu de Mvom-Meka, lors de ce qui
ressemblait a un rite d’adoubement politique a Ebolowa®, s’accorde a cet imaginaire du pouvoir.
Toutefois, bien que le gorille soit réputé sage et capable de se libérer d’un piege lorsque, tres
rarement, il y est pris, c’est au chimpanzé que ’on attribue la ruse et I’intelligence. Ce dernier

est par ailleurs décrit comme étant affectueux et capables par exemple de prendre soin, comme

¢ La cérémonie en question peut étre regardée ici : https://youtu.be/305- Gq6AD8?si=TZGUCJFmb1dDuTYd

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 67



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

cela se raconte dans de nombreuses histoires populaires, des bébés humains dans les champs,
pendant que ces derniers s’occupent a cultiver.

Le chimpanz¢ et le gorille sont tous les deux des animaux de prédilection pour figurer
les ancétres et les forces protectrices ou réprobatrices de la forét. La forét est leur habitat
naturel ; les voir de jour dans un village prés des habitations humaines est souvent interprété
comme étant un mauvais présage. Ces deux especes de primates sont ainsi parmi les animaux
les plus représentés dans le bestiaire spirituel bulu, sous forme de figurines, de statues ou de
masques. Mveng (1964), Essomba (1985), Perrois (1985, 1998, 2014) et Bela (2006, 2007,
2014) ont déja relevé cette omniprésence d’objets zoomorphes dans les expressions artistiques
des peuples du sud Cameroun. Ces auteurs soutiennent tous que les sociétés initiatiques et les
espaces thérapeutiques étaient les lieux de prédilections de leur usage, notamment pour
performer les rites tels que le ngi/ngil, melan et ndongo, dédiés a conjurer le mal et la sorcellerie.
Des ossements d’illustres parents défunts pouvaient étre prélevés apres la mort, nettoyés puis
gardés comme reliques dans des boites en écorce, dans des paniers de vannerie ou encore dans
une cavité creusée sur ces statues anthropomorphes ou zoomorphes (Tessmann 1913,
Alexandre 1965, Laburthe-Tolra 1981, 1985, Perrois 1998, Ossama 2016).

En effet, les anciens Bulu ont en commun avec les Beti et les Fang la conviction que les
défunts familiaux, dont on gardait par ailleurs les reliques dans les cercles initiatiques et
thérapeutiques, continuent a influencer le cours de la vie de leurs affines et qu’ils peuvent
revenir visiter les vivants sous 1’apparence d’animaux. Le role des ancétres, comme celui des
cercles initiatiques et thérapeutiques était alors de préserver 1’ordre, la paix, la guérison, la
prospérité et la justice. A cet effet, on avait recours a des statues et des figurines sculptées qui
¢taient donc des sortes de succédanées symboliques des ancétres (Perrois 1986) lors de rites
pour la protection, la guérison, la propitiation, la justice, etc. Retirés du contexte des

performances rituelles, ces objets étaient désacralisés et ne valaient plus rien aux yeux des

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 68



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

indigenes. Ils pouvaient des lors étre donnés ou vendus a des étrangers, mais sans les reliques
qui les accompagnaient et qui leur donnaient leur véritable sens/pouvoir. C’est cette corrélation
entre I’art traditionnel et les systémes symboliques indigenes, qui aura condamné des pans
importants de la production artistique a disparaitre dés que la société s’est trouvée transformée
et christianisée. Il est donc établi dans la littérature et par les témoignages croisés d’érudits de
la tradition interrogés, que la disparition des rites anciens et la désorganisation des confréries
initiatiques ont entrainé la dévalorisation des activités sculpturales, et peu a peu, 1’oubli des
grandes traditions plastiques (Perrois 1998 ; Bela 2006, 2007 ; Roulon-Doko & Laburthe-Tolra
2008). On ne peut donc décrypter le message des rares vestiges sculpturales anciens qu’en

essayant de les resituer au coeur des systémes de croyance qui les ont produits.

Statuaires et rites traditionnels

D’aprés les travaux d’Ossama (2016), le mot ngi signifie « gorille » dans toues toutes langues
Beti-Bulu-Fang. Le méme mot se rapporte a un rite d’endiguement des forces du mal qui, a la
base, serait d’origine Ngumba, un peuple riverain des Beti-Bulu-Fang. C’est progressivement
que ces derniers I’auraient adopté, tout comme le rite melan. Le ngi/ngil, explique Ossama, est
une sorte « d’inquisition » contre la sorcellerie et ses méfaits (2016 : 133). La menace la plus
redoutée a 1’ordre social, a la paix et la prospérité est bien la sorcellerie. Cette derniére est le
fait de personnes malveillantes dotées de pouvoirs extraordinaires que leur donnent I’evu. Cette
conviction repose sur une anthropologie qui distingue deux catégories d’humains : les simples
(mie) et les initiés/avisés (beyem) dotés de 1’evu. Tandis que les simples sont inoffensifs et
inopérants dans le monde invisible, les initiés au contraire y ont accés grace aux virtualités et
aptitudes spirituelles que lui donne 1I’evu. Le sorcier est donc en réalité quelqu’un qui use de ses
habiletés et potentialités intellectuelo-spirituelles pour faire du mal. Il lui est opposé un

contrepouvoir par la médiation des rites, des objets de protection (abub) et des génies (minkuk).

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 69



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

La plupart de ces contrepouvoirs s’obtenaient dans des sociétés initiatiques et secretes
(Laburthe-Tolra 1981, 1985 ; Bela 2006 ; Perrois 2014 ; Ossama 2016) et pouvaient donc faire
I’objet de représentation des objets sculptés. L'objet est le symbole de la force sacrée du rite
auquel il est attribué, étant entendu que ces objets n’étaient que la partie matérielle des rites
(ceux-ci s'exprimant aussi par les chants, la musique et la danse). Ils étaient des médiations
symboliques pour apprivoiser les forces de la nature et pour communiquer avec le monde
invisible, notamment avec les ancétres. L'image sculptée est surtout un symbole et un message.
Ses formes, ses proportions et ses couleurs sont des ¢léments du code (des mots, des signes)
qui expriment une idée ou une vision particuliére. Les décorations et les marques sur les objets
ne sont donc jamais superflues, car, qu’il s’agisse des tatouages ou de la coiffure, tout cela sert
a singulariser les ancétres et les entités spirituelles de telle ou telle tribu par rapport aux autres.
C’est ainsi que dans les traditions artistiques de 1’ Afrique centrale, notamment du Gabon et du
Cameroun, explique Perrois (1968, 1986, 1998), les statuettes armées d'un couteau, signifient
la protection, tandis que les représentations de femmes valorisent généralement la fécondité.
Plus une statue émeut, fait peur, suscite des souvenirs, nourrit des fantasmes, plus elle est
considérée comme étant signifiante, importante, investie d’'une grande force et donc en mesure
de contribuer a l’ordre social. L’art plastique est donc plutdét une illustration d’une
connaissance, une transcription matérielle d'un message des forces de la nature et du monde des
défunts.

Toutefois, chaque peuple avait sa propre facon de sculpter, de fagonner ou de mouler
les objets dédiés aux rites ; chaque groupe avait son style propre identifiable a travers des sujets,
des formes, des expressions et des caractéres physiques récurrents. La transversalité des rites et
de bien d’éléments philosophiques au sein de 1’ensemble Beti-Bulu-Fang n’implique donc pas
forcément celle des objets fabriqués pour servir de médium, de marionnettes rituelles, pour

figurer, représenter ou étre des réceptacles des étres/forces spirituelles. Le style artistique d’un

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 70



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

groupe pouvait néanmoins étre en en symbiose avec les styles voisins sans que le sculpteur ne
se sente enfermé dans des sortes de gabarits et des archétypes. On ne trouve d'ailleurs jamais
deux statues identiques, méme fabriquées par le méme sculpteur (Perrois 1968 ; Bela 2006).
Pour I’analyser des sculptures a I’apparence simiesque ici en image, il est donc privilégié
une approche inclusive qui postule de possibles emprunts et appropriations de styles entre les
groupes. Ceci est d’autant plausibles que les sculptures ici en image semblent davantage des
repliques/copies qui auraient probablement été produits, ou mieux, « bricolées» au sens
straussien du terme, a une date relativement récente (pour des fins commerciales) par des
artisans qui ne seraient pas forcément bulu. Les artisans rencontrés dans la ville de Foumban’,
a I’Ouest du Cameroun, corroborent cette piste, car ils affirment continuer a produire, a des fins
commerciales, et ce depuis plusieurs décennies, différents objets issus de presque toutes les
aires culturelles du Cameroun. Ils disposent pour cela de nombreux documents sur différentes
traditions artistiques africaines dont ils s’inspirent : une belle illustration du concept de

« contagion d’idée » développée par Dan Sperber (1996).

Essais d’interprétation des sculptures d’aspect simiesque

Notre postulat de départ est que les sculptures ici analysées seraient probablement issues de la
tradition artistique des Bulu. Ce postulat repose sur quatre arguments : 1. presque tous les
artisans et spécialistes de ’art au Cameroun que nous avons interrogés ont spontanément
répondu, en regardant les images, que de telles sculptures a la forme et a I’apparence simiesque
sont généralement rattachées a la tradition plastique des anciens bulu ; 2. Les grands primates
(gorille et chimpanzé) ont effectivement une place de choix dans le systéme philosophique et
spirituel des Bulu. Ils y figurent les ancétres ; sont des symboles/archétypes du pouvoir, de la
force, de la solidarité et du leadership ; 3. I’absence dans la littérature, de travaux qui attribuent

ces modeles de sculptures d’allure simiesque a d’autres peuples de la forét équatoriale

7 Notamment Félix Sandamoun et Amadou Tidjani 4 Foumban.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 71



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

africaine ; et en enfin, 4. I’existence, dans la littérature, de travaux qui attestent que des objets

similaires ont autrefois été collectés chez les Bulu par des voyageurs européens (Perrois 2014).

Considérations générales sur les sculptures
Type. Toutes les sculptures en présence sont d’apparence simiesque et anthropo-zoomorphe
(en partie humaine et en partie simiesque). Ce type de sculptures mi-humaines, mi-animales
sont présentes dans plusieurs traditions plastiques en Afrique ; le cas des Koma du Ghana. Pour
Kankpeyeng et Nkumbaan (2009), de tels objets reflétent un peu partout en Afrique noire, des
pratiques anti ou pro-sorcellerie. Perrois s’aligne a cette hypothése pour le cas de 1’art Beti-
Bulu-Fang. C’est aussi le cas pour Bela (2006) qui précise que les sculptures anthropomorphes
chez ces trois groupes humains mettent généralement en exergue des personnages comme le
candidat a I’initiation, les ancétres, les figures de la fertilité et de la maternité ou encore 1’étre
humain dans des scénes de la vie quotidienne. Les statues et les masques sont modestes et
équilibrées dans leurs proportions. Elles sont généralement de tendance réaliste, mais le
réalisme, précise I’auteur, est plus anecdotique que figuratif, dans le sens de représenter une
idée abstraite de I’homme ou de la femme, sans traits individuels. Les sculptures zoomorphes
quant a elles présentent le plus souvent des animaux gardiens et protecteurs ou encore des
animaux considérés comme des sortes de mascottes pour les chasseurs. Ces représentations
traduisent le désir de puissance. Ici aussi, les sculptures sont de tendance réaliste ; un réalisme
qui est ’expression de ce que le sculpteur sait de I’animal (image intérieure), et non 1’image
visuelle.

Pour le cas précis des sculptures ici analysées, elles sont globalement stylisées et
dépourvues d'expression ou d'émotion. Toutes sont représentées dans des postures statiques,
debout ou assise. Bien qu’elles dépeignent le monde réel et les des pratiques et de la vie

quotidienne, elles les transcendent.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 72




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Genre et dge. Une seule sculpture est sans équivoque identifiée comme étant masculine par sa
proéminence phallique, tandis que les autres ne présentent pas d'organes génitaux, ni toute autre
caractéristique qui pourrait les identifier sans équivoque a 1’'un ou I’autre sexe. L'absence de
représentation des organes génitaux pourrait fonder I’hypothése d’une androgynie qui est une
caractéristique trés répandue dans 1’art africain, mais il ne s’agit la que d’une hypothése qui
peut aussi étre réfutée. Pour ce qui est de I’age, la plupart des représentations sont des
personnages adultes. Une seule image montre des bustes d’enfants qui, eux-aussi, sont
d’apparence simiesque.

Décoration et accessoires. On peut observer des traces de terre et d’argile sur les figurines, ce

qui pourrait attester des croyances chtoniennes dans le contexte de leur usage. Il y a aussi des
cordes et des vétements en raphia ; ce textile dont on connait déja les usages symboliques et
spirituelles dans les régions intertropicales africaines.

Contextes d’usage. Il s’agit d’objet spectaculaires, originaux par leur style trés évocateurs.

L’hypothese principale est qu’ils ont probablement été mobilisés dans des situations rituelles
multiples liées aux ancétres, aux soins, au pouvoir, a la protection, a la justice et, indirectement,
a la mémoire. Comme ailleurs en Afrique, ils fonctionnaient peut-étre dans le cadre d'un « culte
ancestral », mais pas exclusivement. Il serait donc plus nuancé de leur attribuer une portée
multifonctionnelle (Anquandah 1998 ; Insoll et al. 2012). Il ne s’agit pas d’objets d’art au sens
propre du terme, mais d’objets sacrés, car ils ne font pas que figurer ou représenter des esprits
ou des ancétres. Leurs propriétaires bulu les prenaient pour des esprits et des ancétres réels sous
les apparences de sculptures de primates dans différents rites dont le plus important était le

ngi/ngil®.

8 Dans la littérature, il y a deux orthographes de ce rite. Cela émanerait peut-étre des variations dans la prononciation selon
que I’on est chez les Bulu, les Beti ou les Fang. .

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 73




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Image 1

GB. 723-16250, Hauteur 63 cm, 25.75" Image provenant de la collection Bulu de feu
William Darrell Moseley. Utilisée avec autorisation.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 74




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Cette statue est d’apparence zoomorphe, avec les caractéristiques physiques du gorille
ngi. Elle est d’aspect rugueux, ce qui montre que la préoccupation du sculpteur n’était pas
d’abord esthétique ou décorative. La statue a un buste et des bras puissants. La posture debout
de I’animal traduit bien les savoirs indigeénes, d’apres lesquels le gorille se tient réguliérement
debout pour se déplacer et passe treés peu de temps sur les arbres (Jenks 1911). La boule dans la
main gauche est peut-&tre le njeck, un fruit que les gorilles et les chimpanzés tiennent souvent
dans leur main, et dont ils peuvent éventuellement se servir pour se défendre.

Outre son aspect fortement simiesque, la cavité abdominale et la proéminence phallique
sont deux autres caractéristiques de cette sculpture. La cavité abdominale, couverte de filets
faits probablement a base de raphia, étaient le lieu ou étaient gardés les accessoires rituels,
notamment les ossements humains et les cauris. En effet, dans I’anthropologie Beti-Bulu-Fang,
le ventre et le bas-ventre sont les parties symboliques de I’intentionnalité, des dispositions
intérieures et de la force spirituelle. Le ventre, ¢’est le lieu du secret, ¢’est la siege de la vie, de
la vérité. C’est 1a ou loge /’evu, cette force intérieure qui fait de son possesseur un nneme, ¢’est-
a-dire, un initié aux choses secretes et capable de choses extraordinaires en bien comme en mal.
La cavité abdominale de cette sculpture est donc hautement signifiante, quand on la resitue dans
le contexte pour lequel elle pourrait avoir ét€ mobilisée : le combat contre la sorcellerie et tout
ce qui menace le mvoe (paix, sécurité, prospérité, bien-étre, etc.)

La proéminence phallique renseigne sur la dimension masculine de tout ce qui a trait a
la force, a la protection du groupe, au combat et a la postérité du groupe par la procréation.
Cette proéminence phallique est un argument de plus pour situer cette sculpture dans le cadre
du ngi ou ngil, un rite et cercle initiatique dans sa variante masculine. Et puisque le ngi/ngil
avait pour vocation de guérir toutes les maladies connues et inconnues, on avait donc besoin,

en plus des ossements humains (héros et 1épreux), de plantes médicinales (Bot Ba Njock 1960,

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 75




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Perrois 1998, Ossama 2016), et tout cela était dissimulé dans la cavité abdominale des statues
qui étaient modelées par des initié¢s beyem (pluriel de nneme). La statue ici en image en est peut-
étre un prototype.

Outre, le rite ngi/ngil, il y avait d’autres rituels dédiés aux mémes objectifs. C’est le cas du rite
melan, qui est lui aussi transversal aux groupes Beti-Bulu-Fang. Comme le ngi/ngil, le melan
aurait ét¢ emprunté aux Ngumba (Tsala 1958, Ossama 2016). L’anthropologue Bingono
Bingono® le définit comme « une sorte de religion des Ekang », dont I’objectif était a la fois la
protection et la propitiation. Le melan, explique-t-il, est en réalit¢ une plante
(psychotrope/hallucinogeéne ?) qui joue le méme role que /’iboga dans le bwiti (Gabon) et
I’edjengui chez les Pygmées. Le moment fort du melan consistait a 1’ingestion de la racine de
la plante du méme nom. Une fois qu’elle a consommée la racine melan, la personne quitte ce
monde via une sorte d’état comateux pour aller visiter les ancétres et revient avec des messages
ou des savoirs thérapeutiques. Plusieurs sculptures zoomorphes étaient alors disposées sur les
lieux du rite melan pour représenter les ancétres. Et puisqu’en pays bulu, le gorille et le
chimpanz¢é sont les animaux de prédilection pour représenter les ancétres, le spécimen
sculptural en image pourrait avoir également été mobilisé dans le cadre du rite melan.

Cette sculpture figurerait peut-étre aussi les minkuk (singulier nkuk) comme I’a suggéré
Perrois (2014), c’est-a-dire les génies/esprit de la brousse. Dans 1’imaginaire, les minkuk étaient
décrits comme étant des nains difformes pouvant apparaitre sous la forme animale. Les minkuk
pouvaient également étre apprivoisés sous 1’apparence de fluide ou d’herbes spécialisées. De
telles considérations, d’apres les travaux de Bela (2006, 2007), relévent du nagualisme, c’est-
a-dire, 1’association mystique entre un humain et un génie qui devient en quelque sorte son
double et son protecteur sous ’apparence d’un animal. Les animaux privilégiés chez les Bulu

sont évidemment le chimpanzé et le gorille.

° Entrevue réalisée en aott 2021.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 76



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Image 2

GB 1466. Hauteur 106cm, 41.75" Image provenant de la collection Bulu de feu William
Darrell Moseley. Utilisée avec autorisation.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 77



Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

La présente sculpture est a la fois d’apparence anthropomorphe et zoomorphe. La téte
présente une morphologie typique des grands singes, avec la partie occipitale arrondie et une
grande oreille a pavillon circulaire. Ces différents traits distinctifs lui donnent une expression
faciale clairement simiesque, bien que le reste du corps soit plutot d’apparence humaine. C’est
pourquoi cette sculpture ne peut donc pas, en tout point de vue, étre considérée comme une
représentation d’une espéce précise de primate. Son allure générale fait davantage penser a une
hybridation humain-gorille. On a ici une représentation anthropozoomorphe qui, sous
I’apparence d’un grand singe, figurerait un ancétre, ou encore, un gorille apprivoisé comme
génie nkuk.

Outre son apparence anthropozoomorphe, quatre autres choses dans cette sculpture
retiennent 1’attention : la forme et la posture des pieds; la main posée sur 1’abdomen
proéminent ; la corde (probablement en raphia) qui fait le tour du cou et des reins en passant
par le dos, et enfin, le cache sexe appelé obom dans les langues de I'univers culturel Beti-Bulu-
Fang.

Lors d’une de nos visites au Musée National de Yaoundé, nous y avons découvert des
statues qui, sans pour autant étre similaires au spécimen en photo, avaient des formes et des
expressions qui en étaient trés proches. Toutefois, les personnes interrogées a propos de ces
statues (dont certains se présentaient pourtant comme des spécialistes de I’art camerounais)
n’ont pu donner que des explications trés sommaires. Par contre, lorsqu’il leur a été présenté la
sculpture en photo et les autres, elles ont répondu spontanément qu’il s’agirait de « singes
bulu ». Cette réaction a également été celle de presque tous les artisans et les vendeurs d’objets
d’art interrogés au quartier Tsinga et dans I’enceinte de 1’Artisanat National (au Centre
Commercial) a Yaoundé. Aupres de tous ces artisans et vendeurs d’objets d’art, on trouvait a

chaque fois exposés quelques sculptures de « singe bulu ».

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 78




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

C’est en échangeant avec eux que I’on comprend par ailleurs que leur métier les emmene
a s’informer sur différentes traditions artistiques du pays et de I’ Afrique pour étre en mesure de
bricoler des réponses a leur clientele. Leurs explications collectées ici et 1a sur cette statue en
photo étaient donc aussi variables que contradictoires. Néanmoins, 1’'un d’eux, Mouliom
Seidou'?, qui se présente par ailleurs comme un sculpteur et un antiquaire professionnel, a
suggéré des pistes d’explications qui ont sembl¢ intéressantes.

D’aprés lui, ’objet sur la photo représenterait « un fétiche de la maternité » de la
tradition artistique bulu qu’il dit étudier, en méme temps que d’autres traditions artistiques du
Cameroun méridional, depuis plus de quarante ans. Originaire de 1’aire culturelle Bamoun dans
I’Ouest du pays, il est installé & Yaoundé depuis presqu’autant d’années. Il dispose d’ailleurs,
dans son domicile au quartier Essos, d’une impressionnante collection d’objets anciens de
toutes sortes, qu’il a collectés depuis toutes ces années dans plusieurs contrées en pays Beti-
Bulu-Fang. Fort de cette longue expérience, il dit avoir déja vu des statues semblables dans
cette aire culturelle. L’une des significations de ce type d’objets selon lui est la
« métamorphose » d’humains (défunts) en primates. En effet, comme souligné précédemment,
les grands primates sont en pays bulu, les animaux sous I’apparence desquels, les défunts
reviennent visiter, aider, ou troubler les vivants. Un humain sous 1’apparence d’un primate est
donc, comme dans la précédente sculpture, 1’esprit (nkuk) d’un grand singe. Les yeux
grandement ouverts et exorbités renforcent 1I’expression simiesque, contribuant aussi a rendre
la statue « effroyable » et « redoutable ».

Globalement, la forme et la posture des membres inférieures sont assez caractéristiques
des traditions plastiques de 1’aire culturelle du Cameroun méridional. La main sur la cuisse
reproduit ce que, dans la réalité, le sculpteur observe chez les grands primates, lorsqu’ils tentent

de se mettre dans la posture debout. Le cache sexe humanise un peu plus la statue, car la

10 Entretien a son domicile a Essos en décembre 2021.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 79




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

préoccupation a cacher le sexe est davantage humaine. Cette non-exhibition du sexe,
contrairement a la statue précédente, fonde a penser qu’il s’agirait ici d’une représentation
féminine. La légére proéminence abdominale est un autre indice sur lequel Mouliom Seidou
s’appuie pour défendre I’hypothése que chez les Bulu, cette statue féminine aurait peut-étre été
utilisée dans le cadre des rites de fécondité, pour prévenir 1’accouchement difficile ou tout
simplement pour conjurer la stérilité. La main que I’on voit posée sur le ventre proéminent
signifie peut-&tre qu’il se passe quelque chose dans ce ventre ; il est source de préoccupation.
Chez les anciens Bulu, explique Mouliom Seidou, la femme enceinte (& terme) devait porter ce
type de statue dans son dos lors de certains rituels destinés a protéger le bébé qui va naitre. Au
besoin, il lui était permis de passer une ou plusieurs nuits avec cet objet rituel pour la prémunir
de I’accouchement difficile ou des attaques sorcellaires. C’est ce type d’usage pratique de
statutes qui expliquerait peut-étre la présence des cordes sur la statue.

Les cordes que I’on voit ici pourraient donc avoir servi pour faciliter le port de la statue
ou simplement méme pour 1’accrocher sur un support une fois le rite terminé. Les statues et
autres sculptures rituelles pouvaient étre gardées dans une claie prés du feu. La fumée était alors
un moyen efficace pour lutter contre les mites. Le socle sur lequel est juché la statue, en plus
de servir comme une sorte de plateforme d’exposition, était aussi un rempart contre les mites
et ’humidité (si la statue restait posée au sol).

Ce modgele de statue, comme la précédente, aura probablement été utilisé, dans les rites
ngi/ngil, melan. Les travaux de Bot Ba Njock (1960) semblent corroborer cette hypothése, car
I’auteur affirme que dans le rite ngil, des statues a la forme humaine étaient modelées par des
initiés beyem. Si une telle hypothése s’avérait plausible, cela confirmerait peut-&tre aussi que le
rite ngi/ngil avait bel et bien une variante féminine, vue que cette statue est visiblement

féminine.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 80




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Image 3

(GB. 1163- B- 81503, Hauteur 23cm, 9°°, largeur 17cm, 6.5. W’’). Image provenant de la
collection Bulu de feu William Darrell Moseley. Utilisée avec autorisation.

La sculpture ci-dessus est un masque sous la forme d’un crane. La proéminence des os

zygomatiques, les deux vacuités oculaires et I’ouverture occipitale sont frappantes. Il s’agit la

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 81




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

de formes caractéristiques de I’art bulu (Perrois 2014). A premiére vue, on dirait un crane
humain, mais, a y regarder de pres, les formes renvoient davantage a un grand primate. C’est
sans doute a dessein que le sculpteur a opté pour cette liminalit¢ humano-primate,
conformément a la philosophie bulu qui reconnait une proximité ontologique entre les humains
et les primates, ces derniers étant, on ne le dira jamais assez, les étres privilégiés sous
I’apparence desquels les esprits de la forét et les ancétres visitent les vivants.

Une autre marque distinctive de cet objet est sa dentition. Telles qu’elles sont sculptées
et alignées, les dents inspirent la peur et la gravit¢ ; expriment I’effroi et le caractere
exceptionnel de I’acteur représenté, contribuant ainsi a donner a I’objet sa marque sacrée et
donc, inhabituelle. S’agissant des deux vacuités oculaires et le creux occipital, elles donnent a
I’objet 1’allure d’un réceptacle de force, d’un génie thérapeutique, exorcistique ou divinatoire.
Pour Bingono Bingono, les vacuités oculaires pourraient aussi étre interprétées comme le
symbole de la « vision », de 1’accés au monde visible et invisible, au présent, au passé et a
I’avenir. Voila pourquoi il pense, et nous sommes d’avis, que ce crane pourrait avoir été utilisé
par des devins ou plus spécifiquement dans le cadre d’un rite traditionnel.

En effet, chez beaucoup de peuples négro-africains, le crane sculpté a un usage
essentiellement rituel. Il peut servir comme « masque des morts », pour représenter les morts et
les valoriser dans des rites. L artisan et antiquaire Mouliom Seidou ajoute que chez les Bulu, le
crane, sculpté sur du bois ou fait a base d’argile, est I’objet rituel par excellence pour figurer
les défunts (ancétres), ainsi que pour s’approprier I’esprit et le pouvoir des génies de la forét
(nkuk), notamment celui du gorille dans le rite ngi/ngil. Dans cette image, il s’agit justement
d’une sculpture de crane (en bois) d’un grand singe. Il faut préciser que dans bien des rites,
mais davantage dans le rite melan, on pouvait méme avoir recours a des cranes humains réels,

souvent retirés des tombes de défunts familiaux.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 82




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

En effet, comme I’explique Ossama (2016), des cranes, entiers ou en fragments, étaient
souvent conservés dans tout I’univers culturel Beti-Bulu-Fang pour des besoins rituels aux fins
d’initiation, de guérison et de protection. Lorsque le rite visait expressément ’initiation des
jeunes adultes (le rite so’’par exemple), c¢’était alors ’occasion pour leur apprendre la
manipulation et le vocabulaire codé sur les ossements humains. Le nom de code du crane était
« ekpas omoa », c’est-a-dire, « la calebasse d’omoa », tandis que la clavicule, le tibia, le fémur
et ’humérus étaient appelés « mimbang mi ngi », ¢’est-a-dire « ivoire ou défense du ngi »
(Ossama 2016 : 135). Quant a B6t Ba Njock (1960), il explique que chez les Bulu, il y avait
une sorte d’arche fait a base d’écorce d’arbres appelée ngunemelan, ou étaient précisément
gardés les ossements humains, notamment des cranes (hommes et de femmes) mobilisés dans
le rite melan. On y faisait alors des offrandes de nourritures et des sacrifices d’animaux a
I’adresse des ancétres.

Tous ces anciens rites sont évoqués pour tenter d’esquisser le contexte dans lequel le
spécimen de masque-crane ici en photo aurait pu étre utilisé, ainsi que le systéme philosophique
qui le rend intelligible. Globalement donc, nous sommes en présence d’un objet rituel plutot
sculpté sur du bois avec beaucoup de finesse dans le travail de polissage. Le creux arriére
renforce I’hypothése d’un masque qui aurait servi de médium pour capter le pouvoir reconnu
aux grands singes chez les Bulu, pour représenter et valoriser les ancétres dans le cadre des rites
traditionnels. D’aprés ce qu’on peut lire dans les travaux de Perrois (1997), ce genre de crane
sculpté était souvent accroché au-dessus des reliquaires humains chez nombre de peuples de la

forét équatoriale.

1 Le rite so d’aprés les travaux de Laburthe-Tolra (2009), Mviena, Ossama, Quinn et bien d’autres, était un rite d’initiation
des jeunes pour marquer le passage a 1’age adulte.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 83




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Image 4

(GB. 575-65010, Hauteur 47cm, 18.5°”). Image provenant de la collection Bulu de feu
William Darrell Moseley. Utilisée avec autorisation.

Des statuettes, souvent de tailles diverses, sont courantes dans 1’art africain. Il peut s’agir entre
autres, d’une téte seule, d’un buste sans téte, ou encore une d’une téte juchée sur un cou. Tous
ces modeles, d’apres Perrois (1985 : 53) sont transversales a plusieurs peuples de la forét
équatoriale africaine et a tous les groupes pahouin : ceux du sud (les Fang et leurs diverses

tribus) et ceux du nord (Bulu, Ewondo, Béti et les tribus pahouinisées au passage, Maka et

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 84




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Ngoumba). Néanmoins, précise 1’auteur, les différents modeles, témoignent souvent a travers
leurs formes, de différents apports subtilement mélangés ou transposés.

Dans le cas d’espéce, nous avons la téte et le buste, les quatre membres étant manquants.
Bien que nombre d’auteurs (Mveng 1964, Ossama 2016, Perrois 1985) mentionnent des objets
sacrés sous forme te téte avec buste et de tétes seules dans tout I'univers Beti-Bulu-Fang, les
descriptions et les photos qui accompagnent ces mentions dans la littérature ne concordent nulle
part avec les spécimens ici représentés. Lors des enquétes de terrain, la majorité des personnes
interrogées n’avait jamais vu de tels spécimens et ne pouvait donc les situer dans aucune
tradition artistique précise. Néanmoins, les artisans et sculpteurs y ont vu, comme dans les
autres cas, d’anciens objets sacrés dédiés a la protection et/ou la divination chez les Bulu, au
regard de leur apparence toute aussi simiesque comme les précédentes images. Plusieurs ont
par ailleurs évoqué 1I’hypothése d’une représentation de jumeaux chez les Bulu.

Ceci étant, la singularité de ces statuettes tient d’abord au fait qu’elles se présentent en
couple/duo. Beaucoup de personnes interrogées y voient donc un symbole éventuel de la parité,
de la dualité voir, de la gémellité. S’agissant précisément de la gémellité, ces deux figurines,
par leur ressemblances (expression faciale, dimensions, forme générales) peuvent &tre prises
pour une représentation des jumeaux. Dans bien des cultures négroafricaines en effet, les
jumeaux sont des étres extraordinaires dotés de pouvoirs extraordinaires et doivent étre traités
de facon particuliere. Ce sont des étres qui représentent les mystéres de la vie. D une culture a
une autre, la symbolique gémellaire peut se concevoir comme la représentation des forces
opposées, comme des entités complémentaires, comme 1’alternance, la co-existence ou encore
I’inséparable co-présence!'?.

Ces deux objets suggérent par ailleurs, (nombre d’artisans et de vendeurs d’objets d’art

interrogés 1’admettent aussi), la piste des marionnettes articulées ou encore des poupées

12 http:/theses.univ-lyon2.fr/documents/getpart.php?id=lyon2.2009.micheli_c&part=168910

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 85




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

rituelles. Fouda Thérese, fondatrice du Musée ethnographique et histoire des peuples de la forét
d’Afrique centrale’’, y voit surtout des marionnettes articulées, jadis utilisées lors d’anciens
rites négro-africains. Les membres de telles marionnettes, précise-t-elle, étaient emboités au
buste par des clous fixés sur les moignons. En 1’absence de clous comme dans cette image, on
pouvait faire usage des cordes en raphia pour relier les membres au reste du corps. L’expression
juvénile de ces deux figurines laisse penser qu’elles auraient possiblement été utilisées lors de
rites dédiés a soigner les enfants ou pour tout autre besoin spirituel les concernant.

Les grands singes étant considérés chez les Bulu comme des animaux a la fois tres
robustes et tres agiles, des rites particuliers avec les enfants étaient donc performés pour leur
transmettre ces qualités dés le bas age. Encore de nos jours, des pratiques similaires continuent ;
comme le massage les bras et les pieds de nourrissons et d’enfants en bas age avec les os de
gorilles ou de chimpanzés pour les prémunir/blinder contre les fractures. Dans certains cas, I’on
émiette et écrase les os pour en faire une poudre qui est ensuite mélangée a des herbes et a des
¢corces minutieusement sélectionnées pour leurs vertus. Ce mélange est utilisé pour faire des
massages et des scarifications sur les membres des enfants, toujours aux fins de modelage et de
solidification de leur corps.

En bref, ce couple de figurine est remarquable par son apparence juvénile et simiesque,
avec des oreilles a pavillon circulaire ; on dirait tout simplement la représentation de petits
singes, gorilles ou chimpanzés. La récurrence des apparences simiesques dans les sculptures
n’étant pas caractéristique des traditions artistiques Beti et Fang, nous nous alignons une fois
de plus sur I’hypothése que ces sculptures pourraient avoir été produites en pays bulu sur la
base des arguments cosmologiques et ontologiques que nous avons déja suffisamment étayés.
Ces deux sculptures, prises comme des représentations d’enfants ou comme des marionnettes

sont, comme les précédentes, des objets sacrés figurants les des acteurs du monde spirituel.

13 Entretien réalisé en décembre 2021. Le musée est situé & Yaoundé au carrefour Elig Essono.
www.museedespeuplesforet.com.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 86




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

L’hypothese qu’ils auraient été mobilisés dans les rites de protection ou de guérison des enfants

semble correspondre avec I’histoire culturelle et religieuse bulu.

Conclusions

Tout compte fait, les entretiens menés autour de ces sculptures en image avec des
artisans, des érudits et des leaders traditionnels bulu, ainsi qu’aupres des spécialistes de ’art
africain, font réaliser combien les gens sont aujourd’hui €loignés du monde qui, jadis, a entouré
la production de ces objets qui étaient tout, sauf des objets d’art. Plus personne n’en parle avec
assurance et conviction. Néanmoins, leurs témoignages croisés avec la littérature existante
confortent I’hypothése que ces sculptures d’apparence simiesque sont trés probablement
d’anciens objets symboliques du systémes philosophique et spirituel bulu. Pour ce peuple de la
forét, les grands primates, notamment le gorille et le chimpanzé, sont des animaux tres proches
des humains, aussi bien sur le plan morphologique, comportemental que par leurs habitudes
alimentaires (les humains peuvent manger ce que mangent les grands singes). Ils sont pour cela
emblématiques des valeurs fondamentales qui régissent I’organisation sociale bulu : ’ordre, la
solidarité, la protection, la force, 1’agilité, etc. Dans ce monde ou 1’on est convaincu que les
défunts continuent a influer dans le monde des vivants, les grands primates sont les succédanées
par excellence des ancétres bulu. C’est en tenant compte de cette considération philosophique
et spirituelle qu’on peut comprendre que de tels objets aient pu étre produits. Ces objets étaient
des réceptacles de forces ; ils étaient chargés de symboles ; ils étaient sacrés. Méme si de nos
jours, les institutions traditionnelles qui encadraient leur création ont pour la plupart disparu,
I’imaginaire bulu sur les grands primates subsiste dans 1’orature et dans leur facon de concevoir
la vie en société, la famille, le pouvoir, etc. Beaucoup d’artisans, qu’ils soient bulu ou d’ailleurs,
continuent de fabriquer des sculptures de primates, en bricolant, au sens straussien du terme,

des connaissances issues de sources multiples. Leur créativité n’est pas ex-nihilo, mais est

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 87




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

influencée, voire « contaminée » par ce qui a déja été dit et écrit sur 1’art bulu. Ils continuent
ainsi a fagonner des sculptures de primates, non plus a des fins rituelles, mais pour la curiosité
des touristes et des amateurs d’objets d’art. La réplique de vieux objets est ainsi devenue un
gagne-pain.

Une question reste néanmoins posée et a laquelle nos explications sont insatisfaisantes :
si d'un point de vue culturel, les Bulu sont proches des Beti et des Fang, pourquoi leurs
expressions artistiques sont-elles si différentes ? Ceci pour dire qu’en admettant que les
sculptures et statues d’apparence simiesque sont propres a I’art bulu, il faudrait également
admettre que les caractéristiques culturelles communes aux Beti-Bulu-Fang ne sauraient suffire
pour décrypter les fondements anthropologiques et spirituelles de leur symbolisme. C’est 1a

I’une des limites de ce travail qui pourrait nourrir d’autres réflexions.

Bibliographie

Abomo-Maurin, M.-R. 2013. Les descendants d’Afri Kara a la recherche de la terre promise :
le mythe fondateur fang-boulou-beti. Etudes littéraires africaines, 36: 61-73.

https://doi.org/10.7202/1026335ar

Abomo-Maurin, M.-R. 2015. Oralité et art de la communication chez les Bulu. Journal des
africanistes [En ligne], 85-1/2 | 2015, mis en ligne le 27 juin 2016, consulté le 05 octobre

2021. URL : http://journals.openedition.org/africanistes/4530

Alexandre P. 1965. Proto-histoire du groupe beti-bulu-fang : essai de synthése provisoire.
Cahiers d'études africaines,. 5, :503-560. Doi : https://doi.org/10.3406/cea.1965.3049
Alexandre, P., & Binet, J. (1958). Le groupe dit pahouin: fang-boulou-beti.

Bela, C. B. 2006. Les expressions sculpturales au sud-Cameroun: le cas du pays Beti. 20006.
These de doctorat. Paris 1.

Bela, C. B. 2007. L’art des abbia : une forme d’expression sculpturale du pays pahouin. Afrique
: Archéologie Et Arts, 83-90, 83-90. https://doi.org/10.4000/aaa.1373

Bela, C. B. 2014. Pour un autre regard de [’art beti. Paris, L’Harmattan.

Bo6t Ba Njock H.-M. 1960. Prééminences sociales et systéme politico-religieux dans la société

traditionnelle Bulu et Fang. Journal de la Société des Africanistes, 30 :151-171.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 88




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Dan Sperber, 1996. La Contagion des idées. Théorie naturaliste de la cultur, Paris, Editions
Odile Jacob.

Essomba, J.M. 2014. L art africain et son message. Yaoundé, Editions CI¢.

Hebga, M. P. 1979. Sorcellerie, chimére dangereuse...?. Abidjan, INADES.

Jenks, A. E. 1911. Bulu Knowledge of the Gorilla and Chimpanzee, American Anthropologist,
13 :56-64

Laburthe-tolra, P. 1981. Minlaaba. Thése de doctorat. Université de Paris 5, Paris.

Laburthe-tolra, P. 1999. Vers la lumiére ? ou le désir d Ariel : A propos des Béti du Cameroun.
Paris, Karthala.

Laburthe-Tolra, P. 2009. Les seigneurs de la forét : essai sur le passé historique, [’organisation
sociale et les normes éthiques des anciens Beti du Cameroun. Paris, Harmattan.

Laburthe-Tolra, P.1985. Initiations et sociétés secretes au Cameroun : les mysteres de la nuit.
Paris, Karthala.

Lévi-Strauss, C. 1962. La pensée sauvage. Paris, Plon.

Mveng, E. 1963. Histoire du cameroun (Ser. Présence africaine). Paris, Présence africaine.

Mveng, E. 1964). Structures fondamentales de I'art négro-africain. Présence Africaine, XLIX :

116—-128. https://doi.org/10.3917/presa.049.0116

Mviena, J.-P.. 1970. L univers culturel et religieux du peuple Beti. Yaound¢, Imprimerie Saint
Paul.

Onana, J.-B. 2004. « Cameroun : le sport contre les ethnies », Outre-Terre, 8, 3 : 69-77.

Perrois, L. & Barbier-Miiller, M. 2011. Arts du Gabon. Musée Barbier-Mueller.

Perrois, L. & Notué, J.-P. 1986. "Contribution a [’étude des arts plastiques du
Cameroun." Muntu, 4.5 : 165-222.

Perrois, L. 1998. Patrimoines du Sud. Collections du Nord - Trente ans de recherche a propos
de la sculpture africaine (Gabon, Cameroun). Journal des africanistes, 68 : 325-327;

https://www.persee.fr/doc/jafr 0399-0346 1998 num 68 1 1180 t1 0325 0000 1

Perrois, L. et Ferrazzini, P. A. 1985. Art ancestral du Gabon dans les collections du musée
Barbier-Miiller.

Quinn, F. 2006. In search of salt: changes in Beti (Cameroon) society, 1880-1960. New Y ork,
Berghahn Books.

Roulon-Doko, P., & Laburthe-Tolra, P. 2008. Hombert jean-marie; louis perrois, cceur
d'afrique, gorilles, cannibales et pygmées dans le gabon de paul du chaillu. Journal Des

Africanistes, 78(1/2) : 343-345. https://doi.org/10.4000/africanistes.2785

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 89




Balla : L’art plastique chez les anciens Bulu du sud-Cameroun

Santoir, C. 1995. « Les groupes socio-culturels » : 15-18, in C. Santoir et Athanase Bopda,
Atlas régional du Sud-Cameroun. Paris, Orstom.

Singleton, M. 2012. « Ma foi... d’anthropologue ! » : 174-239, in F. Laugrand et O. Servais
(dir.), Du missionnaire a [’anthropologue. Enquéte sur une longue tradition en
compagnie de Michael Singleton. Paris, Karthala.

Tessmann, Giinter. 1913. Die Pangwe, 2 volumes, Berlin, E. Wasmuth, A.-G.

Walker-Said, C. 2018. Faith, Power and Family. Christianity and Social Change in French

Cameroon. Woodbridge, James Currey (« Religion in Transforming Africa »).

Cet article est protégé par les droits d'auteur de 'auteur. Il est publi¢ sous une licence
d'attribution Creative Commons (CC BY NC ND 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.fr) qui permet a d'autres de copier et
de distribuer le matériel sur n'importe quel support ou format, sous une forme non adaptée, a
des fins non commerciales uniquement, et a condition que l'auteur soit cité et que la
publication initiale ait lieu dans ce journal.

[leele]

This article is copyright of the Author. It is published under a Creative Commons Attribution
License (CC BYNC ND 4.0 https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/) that allows
others to copy and distribute the material in any medium or format in unadapted form only,
for noncommercial purposes only, and only so long as attribution is given to the creator and
initial publication in this journal.

Vestiges: Traces of Record 11 (3) (2025) ISSN: 2058-1963 http://www.vestiges-journal.info/ 90




